ДУХОВНЫЕ ОСНОВЫ ПАТРИОТИЗМА

***Протоиерей Сергий Евсеев,***

*священнослужитель Свято-Успенской Тетеринской женской пустыни*

*Нерехтского муниципального района*

Прежде чем рассмотреть предложенную тему, нам необходимо убедиться, что понятия, которыми мы собираемся пользоваться, имеют одинаковый смысл для составителя статьи и читателей, иначе одни и те же слова будут вызывать у нас совершенно разные мысли и чувства, может быть даже противоположные, тогда мы не придем к согласию, обвинив друг друга в недосказанности с одной стороны или непонимании с другой. Итак, приступим…

В официальных документах, многочисленных справочниках и на «полях» бескрайнего Интернета можно обнаружить несколько взаимодополняющих определений слова «патриотизм», мы же будем пользоваться единой для всех смысловой основой этого понятия.

Патриоти́зм (греч. πατριώτης – соотечественник, πατρίς – отечество) – нравственный и политический принцип, социальное чувство, содержанием которого является любовь к Родине и готовность пожертвовать своими интересами ради неё, желание поддержать своим участием процветание своей страны, отечества, любовь к Отчизне, Отечеству.

На первый взгляд, в приведенном выше определении нет ничего непонятного, каждое слово известно и не требует дополнительного объяснения. Однако мы попробуем взглянуть на «патриотизм» с духовной точки зрения, и перед нами могут встать несколько любопытных вопросов, требующих осмысления.

«Нравственный принцип» – поведение, принятое как норма в данном обществе, в данное время и усвоенное человеком; «политический принцип» – система взглядов и убеждений человека, соответствующая определенной идеологии; «социальное чувство» – эмоциональное взаимодействие человека с окружающим его миром; «любовь к Родине», «готовность пожертвовать», «желание поддержать», «процветание страны», «любовь к Отчизне, Отечеству» – всё это способ жизни или поведение человека в обществе и государстве, приобретенные и усвоенные в семье, ближайшем окружении, дошкольных и школьных образовательных организациях.

Главные усилия родителей, школы, различных общественных институтов и организаций должны быть совокупно направлены на создание, сохранение, укрепление и утверждение такой системы ценностей ребенка, внутри которой только и возможно самоопределение человека как полноценного и равноправного члена семьи, коллектива, общества.

У каждого взрослеющего человека формируется своя – индивидуальная, уникальная – система ценностей, которая включает в себя «патриотизм» как составную часть и определяет степень его наличия или полное отсутствие такового.

Эта сформированная система ценностей и является духовным фундаментом, на котором, как на прочном основании, впоследствии будут строиться все принимаемые в жизни решения. Очевидно, что ценностей как таковых, в том числе выстроенных в системы – множество, равное количеству религиозных, идеологических и философских воззрений.

Попробуем дать каждому педагогу, воспитателю и родителю ясный и вразумительный ответ на вопрос, какова же система ценностей, на основании которой исторически образовалась, выросла и существует российская государственность, по «кровеносным сосудам» которой течет дух патриотизма, для того чтобы каждый мог свободно определить свое отношение к ней: является ли эта система ценностью лично для него или нет, принимает он ее или не принимает.

Чтобы решить поставленную задачу, нужно определить ее цель. Так как принятие любого образа мысли и действия отражается на всех сторонах жизни человека, то необходимо указать самому себе цель жизни. Если цель ясна, тогда последовательно выстраиваются средства и методы ее достижения.

Приступив к определению цели, мы сразу обнаруживаем некоторые сложности, которые требуют осмысления. Христианство в общем и Православное христианство в частности довольно твердо ставит несколько вопросов:

* Человек предназначен для жизни на земле или нет?
* Человек – существо только физическое или еще и духовное?
* Человек смертен или нет?

В зависимости от ответов на эти вопросы будет совершаться выбор между двумя глобальными направлениями формирования системы ценностей подрастающего человека. Одна называется **Идеологией**, другая **Мировоззрением**. Патриотизм – это идеология или мировоззрение? В чем разница между идеологией и мировоззрением? Надо в этой разнице хорошо разобраться, чтобы не ошибиться в том, что мы хотим воспитать в растущем человеке.

**Идеоло́гия** – совокупность системных упорядоченных взглядов, выражающая интересы различных социальных классов и других социальных групп, на основе которой осознаются и оцениваются отношения людей и их общностей к социальной действительности в целом и друг к другу…

**Мировоззре́ние** – система взглядов, оценок и образных представлений о мире и месте в нём человека, общее отношение человека к окружающей действительности и самому себе, а также обусловленные этими взглядами основные жизненные позиции людей, их убеждения, идеалы, принципы познания и деятельности, ценностные ориентации. Мировоззрение придаёт деятельности человека организованный, осмысленный и целенаправленный характер. «Какова позиция «Я», таково и восприятие мира», – замечает Ж.-П. Сартр.

Из этих определений мы видим, что Идеология направлена на качественное устройство жизни человека в обществе, его социализацию, Мировоззрение же отпечатывается в личности, изменяя ее, делая жительницей вечности еще на земле.

Мы предлагаем определить патриотизм как православное мировоззрение. Что из этого будет следовать? Система поступков, вытекающих из любви к историческому облику страны, сотканной нитями религиозного православного самосознания.

«Родина требует к себе служения настолько жертвенно чистого, что малейшая мысль о личной выгоде омрачает душу и парализует работу» *(П. А. Столыпин)*.

На вопрос об отношении патриота своего Отечества к врагам давно дан ясный ответ. Давайте его рассмотрим внимательнее. Читаем Евангелие:

(Матф.5:44). «А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас...»

(Лук.6:27-30). «Но вам, слушающим, говорю: любите врагов ваших, благотворите ненавидящим вас, благословляйте проклинающих вас и молитесь за обижающих вас. Ударившему тебя по щеке подставь и другую, и отнимающему у тебя верхнюю одежду не препятствуй взять и рубашку…»

(Лук.6:35-37). «Но вы любите врагов ваших, и благотворите, и взаймы давайте, не ожидая ничего; и будет вам награда великая, и будете сынами Всевышнего; ибо Он благ и к неблагодарным и злым. Итак, будьте милосерды, как и Отец ваш милосерд…»

Чтобы правильно понять смысл Евангельского текста, обратимся к пояснению святого Святителя Филарета (Дроздова), Митрополита Московского. Он писал: «Любите врагов ваших, сокрушайте врагов Отечества, гнушайтесь врагами Божиими». Это же пояснение давал и святой праведный Иоанн Кронштадтский.

В принуждении себя к доброму отношению со своими личными врагами закаляется дух человека, душевные качества приобретают навык стойкости и смирения, через постоянное напоминание о том, что кому-то безразлично и даже противно все, чем ты живешь; тщеславие, гордость и самомнение твои подвергаются насмешкам и презрению и не дают уснуть твоей совести, сохраняя бодрость, трезвость мысли, способность к самоанализу. Для любого человека, получившего самые минимальные познания в области духовной, это не трудно понять и принять. О «сокрушении врагов Отечества» распространяться нет смысла, это руководство к действию вполне понятно, естественно и исполняется постоянно на протяжении всей истории нашего Отечества.

О третьей части пояснения святителя Филарета вспомним немного ниже.

Отношение к врагам достаточно ясно выражено. И теперь, на основании совокупности вышеизложенного, мы можем приступить к рассмотрению вопроса о духовных основах патриотизма. Главную сложность в этой теме представляет не отношение к врагам, а отношение к самому себе и своим близким.

(Иоан.15:13). «Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих» – самое емкое выражение патриотизма в истории человечества.

Читая эту строку, мы привыкли обращать внимание на ее вторую часть, после запятой, однако, думается, первая часть важна не меньше. Очевидно, прежде чем сказать о самой большой любви к друзьям, мы должны предположить ее наличие в человеке как таковой.

В послании к Коринфянам, известном как «Гимн любви», Апостол Павел пишет: «И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы» (1Кор.13:3).

Таким образом апостолом ставится вопрос о качественном духовном состоянии человека, готового пожертвовать своей жизнью ради какой-либо цели. Причем ценность такого поступка прямо зависит от причины: это жертва любви или чего-то другого?

Самое время вспомнить третью часть пояснений святителя Филарета: «…гнушайтесь врагами Божиими». Христом было открыто миру, что Бог есть Любовь. Враги Любви Божественной, как и меньшей, человеческой, недостойны даже «сокрушения», но лишь презрения, это тоже очевидно.

Форма воспитания ребенка в определенной Идеологии не затрагивает душу, приучает только к нормам поведения. Формирование Мировоззрения прямо воздействует на внутреннее духовное состояние, позволяя развиться внутри ребенка высшим формам самоопределения, основанным на любви, как единственной непреодолимой силе, ограждающей от слепого фанатизма и возвышающей все стороны физической, умственной и душевной организации жизни.

«Предстоящий себе, себя возводит на престол божества и требует поклонения себе, своим мыслям и похотям, признания своей исключительности, оставаясь порабощенным обычной человеческой посредственностью. Предстоящий Богу измеряет и оценивает себя лучами Божественности. Предстоящий совершенству судит себя высшим, доступным человеку критерием. Это предстояние поднимает сначала взор человека, потом сердце и волю его, оно вызывает в нем новые мысли, новое понимание себя, других людей и всей вселенной. Душа его переживает священное окрыление, сердце воспринимает новые ощущения, воля его научается выходить из всего личного, мелкого и пошлого и сосредотачивается на объективно лучшем, на совершенном и находит в этом лучшем жизненное задание для своего будущего. Так пробуждается и крепнет в человеке живая совесть. Не совесть, угрызающая за несовершение в прошлом добра или за совершение в прошлом зла, но совесть, как творческая энергия, энергия любви и воли, направленная вперед, в будущее, к предстоящим совершениям. Она же и дает человеку то высшее счастье на земле, которое выражается словами “духовное достоинство” и “призвание”» *(И. А. Ильин)*.

«Чувство патриотизма ни в коем случае нельзя смешивать с чувством враждебности к другим народам. Патриотизм в этом смысле созвучен Православию. Одна из самых главных заповедей христианства: не делай другому то, что ты не хочешь, чтобы делали тебе. Или как это звучит в православном вероучении словами Серафима Саровского: спасись сам, стяжи мирен дух, и тысячи вокруг тебя спасутся. То же самое патриотизм. **Не разрушай у других, а созидай у себя.** Тогда и другие будут относиться к тебе с уважением. Я думаю, что сегодня у нас это основная задача патриотов: созидание собственной страны… Сегодня тоже очень важно, чтобы во всех непростых перипетиях современной жизни мы бы сохраняли верность истине… Надо учить народ тому, что такое добро и зло, что такое правда и ложь, что такое любовь – вот этим основным понятиям человеческого существования... Человек ценен сам по себе. И его ценность не только в том, что он умеет делать, а в том, что он думает, в его чувствах, в его любви к Богу, в его взаимоотношениях с Богом. И человек, который почти целиком поглощен сегодняшними проблемами, должен сохранять в себе чувство своей ответственности перед Богом. И это чувство позволит ему сохранить себя как человека…» *(Алексий II. Интервью газете «Труд», 3 ноября 2005 г.)*.